ICEP - Berliner Institut fur
christliche Ethik und Politik

\s

\\-_:

" ICEP

6.Jg.| 1. Ausgabe 2010 | Marz

Das , Minarettverbot” - . L
ICEP - Berliner Institut fur

Verletzung der Religionsfreiheit oder christliche Ethik und Politik

Toleranzve rweigerung ? Das ICEP versteht sich als politische Ideenagen-
tur, die mit sozialethischen Positionen und Ex-
pertisen zu gesellschaftspolitischen Fragestel-
lungen Entscheidungstrager und Betroffene
vom Standpunkt einer anwendungsorientier-
ten christlichen Ethik aus berat. Zusammen mit
anderen Sozialethikerinnen und Sozialethikern
bildet es eine Plattform fiir christliche Ethik im
politischen Raum. Das ICEP ist eine Forschungs-
einrichtung der Katholischen Hochschule fur

von Christian SpieB, Berlin

In der Schweiz hat jingst die Volksinitiative gegen den Bau von Minaretten fur Auf-
sehen gesorgt. Der Antrag, den Bau weiterer Minarette durch eine entsprechende Ver-
fassungsanderung zu verbieten, ist bei der Mehrheit der Bevolkerung und der Kantone
auf Zustimmung gestoBen. Angefihrt wurde die Volksinitiative von der rechtsgerichte-
ten Schweizerischen Volkspartei (SVP), wobei die Zahl der Ja-Stimmen bei weitem die
Zahl der Wahlerinnen und Wahler der SVP tiberwog. Die folgenden Ausfiihrungen
stellen den Versuch einer religions- und integrationspolitischen Einordnung sowie einer

sozialethischen Bewertung des eidgendssischen ,, Minarettverbots” dar.

Einschrankung der Religions-
freiheit?

Der Schweizer Entscheid wurde in 6ffent-
lichen Kommentierungen vielfach als em-
pfindliche Einschrankung der Religions-
freiheit oder als Angriff auf die Menschen-
rechte bewertet. Uber den Bau zusétz-
licher Moscheen sagt der Volksentscheid
allerdings prinzipiell ebenso wenig aus wie
Uber die Méglichkeit der Austibung der
islamischen Religion. In Geschichte und
Gegenwart gibt es zahlreiche Beispiele fur
Moscheen ohne Minarette. Tatsachlich ist
fraglich, ob der Verweis auf die Religions-
freiheit im Fall des Minarettverbots weiter-
hilft. Das gilt im Grunde fur alle gegen-
wartig diskutierten Fragen in mehr oder
weniger vergleichbaren Fallen, vom Tra-
gen eines Kopftuchs Uber das Schachten,
die Befreiung vom Schwimmunterricht bis
hin zu Kreuzen in Klassenzimmern. Alle
diese Fragen kann man namlich unter
Wahrung des Grundrechts auf Religions-
freiheit in unterschiedlicher Weise beant-
worten. In Frankreich wird die Kopftuch-
frage ganz anders diskutiert und beant-
wortet als in Deutschland, und doch ist in
beiden Landern das Grundrecht auf Reli-
gionsfreiheit zweifellos in Geltung. Der
Europaische Gerichtshof fir Menschen-
rechte (EGMR) hat das Kopftuchverbot an
tdrkischen Universitaten nicht beanstan-
det, die Anordnung, Kreuze in italien-

ischen Klassenzimmern aufzuhangen, aber
schon. Offenbar gibt es also Spielrdume
bei der Auslegung der Religionsfreiheit,
indem etwa mehr Wert auf negative als
auf positive Religionsfreiheit gelegt wird,
oder indem, wie vor allem im Vereinigten
Kénigreich, sehr weite Spielrdume positiver
Religionsfreiheit gelten. Vor diesem Hinter-
grund erscheint es erstens abwegig, der
Schweiz die Wahrung des Menschenrechts
auf Religionsfreiheit abzusprechen.
Zweitens aber erscheint der Verweis auf
das Grundrecht auf Religionsfreiheit nicht
sinnvoll, weil er kriteriell leer ist: Das Recht
auf Religionsfreiheit muss namlich nicht
jeden Aspekt der Religionsaustibung ein-
schlieBen und deshalb auch nicht unbe-
dingt den Bau von Kirchtirmen oder
Minaretten.

Ungleichbehandlung der
Religionen?

Es ist zwar nicht von der Hand zu weisen,
dass es sich bei einem Verbot des Mina-
rettbaus um eine Ungleichbehandlung von
Religionen handelt, denn schlieBlich durfen
in der Schweiz Kirchtlrme gebaut werden,
Minarette aber kuinftig nicht mehr. Aller-
dings erscheint es nicht unmittelbar ein-
sichtig, warum eine Ungleichbehandlung
von Religionen aus historischen, gesell-
schaftlichen, kulturellen oder religiésen
GrUnden per se illegitim sein muss. Dass es

Sozialwesen Berlin (KHSB).

Uber den Autor

Dr. Christian SpieB ist Gastprofessor fur
Theologische Ethik an der KHSB, Mitglied des
ICEP sowie des Exzellenzclusters Religion und
Politik der Universitat MUnster. Seine
Arbeitsschwerpunkte sind: Anthropologie und
Ethik, Ethik Sozialer Arbeit, Sozialstaat und
Freie Wohlfahrtspflege, Ethik interkulturellen
Zusammenlebens, Gesundheitsethik und
Gesundheitsokonomik sowie Katholizismus
und Moderne.

etwa in Deutschland vor allem christliche
Feiertage gibt und dass muslimische Feier-
tage nicht in entsprechender Weise als ge-
setzliche Feiertage verankert sind, er-
scheint durchaus nicht als grober Versto3
gegen das Grundrecht auf Religions-
freiheit. Vielmehr verweist dieser Umstand
darauf, dass es im Fall dieses Grundrechts
nicht nur um Gleichbehandlung, sondern
auch um angemessene Ungleichbehand-
lung geht, und zwar nicht zuletzt auch
aufgrund von entsprechenden Ungleich-
behandlungsanspriichen der jeweiligen
Religionsgemeinschaften. Relativ weite
Gestaltungsspielrdume hinsichtlich des
Stellenwerts und der Rolle von Religionen

ISSN-Nr. 1614-7677
www.icep-berlin.de



kénnen zweifellos Kennzeichen einer
reifen freiheitlichen Demokratie sein. Ein
besonderes Problem ist allerdings, und
zwar sowohl im Hinblick auf den Schwei-
zer Entscheid als auch im Hinblick auf viele
dhnlich gelagerte Félle, dass derartige Ab-
stimmungen strukturell so angelegt sind,
dass alle Burgerinnen und Birger nach
Mehrheitsprinzip Uber den Umfang der Re-
chte einer Minderheit entscheiden.

Ein Akt der Toleranz-
verweigerung

Kriterien fUr die sozialethische Zurlckwei-
sung des Minarettverbots gewinnt man
nicht aus dem Kanon liberaler Freiheits-
rechte, sondern durch den Ruckgriff auf
die Idee der Toleranz. Toleranz darf dabei
nicht als , religiése Toleranz” verstanden
werden, sondern als ethisches Prinzip, das
einerseits durch liberale Grundrechte
kategorisch restringiert ist, das andererseits
aber durch eine besondere Ruicksicht auf
die Bedeutung der Differenz zwischen Per-
sonen und Gruppen Kriterien fur die Be-
wertung von Anerkennungserwartungen
bereitstellt. Eine normativ grundierte Politik
der Anerkennung wird die Toleranzspiel-
raume fur religi¢se Praxis eher weit aus-
legen. FUr die Zulassung des Baus von
Minaretten spricht vor allem, dass es Mus-
lime gibt, die ihre Moscheen aus offenbar
religidsen Grinden gerne mit Minaretten
ausstatten wirden. Zwar bleibt das liberale
Grundrecht auf Religionsfreiheit auch nach
dem Minarettentscheid selbstverstandlich
in Geltung; wie das Zusammenleben von
Religionen auszugestalten ist, kann im
Rahmen der Volkssouveranitat jedoch
unterschiedlich geklart werden. Die Teil-
nehmer der Volksinitiative haben sich
mehrheitlich fir enge Spielrdume (islam-
ischer) religitser Praxis und gegen die be-
sondere Rucksicht auf die Anerkennungs-
erwartungen der muslimischen Minderheit
entschieden. Die eidgendssische Volks-
initiative ist vor diesem Hintergrund nicht
als Verstol3 gegen das Grundrecht auf Re-
ligionsfreiheit zu bewerten, sondern als
Akt der Toleranzverweigerung.

Religion und europdische
Moderne

Gerade wenn man auf der Grundlage einer
liberal und anerkennungstheoretisch fun-
dierten Toleranzkonzeption eine betont

religionsfreundliche Position vertritt, er-
scheint das Minarettverbot als ungltick-
liche Entscheidung. Allerdings ist eine
nuchterne Abwagung verschiedener
Aspekte geboten. Erstens: Zur europa-
ischen Tradition gehdrt aus guten Griin-
den auch ein religionskritischer Impuls.
Insofern ist der Schweizer Vorbehalt, auch
wenn man ihn in seiner Konsequenz nicht
teilen mag, durchaus aus dieser Tradition
heraus zu begriinden, keineswegs aber
»ein Bruch mit zentralen Prinzipien [des]
europadischen Projekts als einer sakularen,
transnationalen, multireligiésen und
multiethnischen Willensgemeinschaft”
(Navid Kermani). Eine kritische Haltung ge-
genUber religidser Praxis steht nicht im Wi-
derspruch zur Religionsfreiheit, sondern ist
ein wichtiges Motiv derselben, sonst gabe
es ja keine negative Religionsfreiheit.
Zweitens: Die Schweiz hat historisch
hochst ambivalente Erfahrungen mit der
Verbindung von Religion und Politik, mit
religidser Machtaustibung und mit der Zu-
rlckweisung religidser Traditionen ge-
macht. Auch in den gut 160 Jahren der
Existenz des modernen Schweizer Bundes-
staates gab es fast immer Verfassungs-
artikel, die sich gegen bestimmte religidse
Gruppen richteten. Da Europa jedoch ins-
gesamt von sehr unterschiedlichen Lsun-
gen fur die Frage des Umgangs mit Reli-
gionen gepragt ist, sollte man auch der
Schweiz in dieser Hinsicht ein Selbstbe-
stimmungsrecht zugestehen — wie immer
man Uber das Minarettverbot ansonsten
denkt. Drittens: In die sozialethische Be-
wertung des aktuellen Konflikts sollte eine
Betrachtung der wichtigen Strémungen
des gegenwartigen Islam zum Verhaltnis
von Religion und Politik eingehen. Wird
der Islam als umfassendes ,, System” ver-
standen, das Religion und Politik sowie
weitere Aspekte des (gesellschaftlichen)
Lebens einschlieBt, oder schlicht als Reli-
gion(sgemeinschaft)? Zur europaischen
Moderne gehért in unterschiedlichen For-
men die Trennung von Religion und Po-
litik. Auch wenn man im Einzelnen dardber
streiten kann, was ,, Modernisierung” be-
deutet, darf man doch bestimmte Mo-
dernisierungserwartungen formulieren, die
eine solche Trennung intendieren. Aller-
dings sollte man dann in der Ausbreitung
des islamischen religiésen Lebens in Mittel-
europa auch die Chance sehen, dass ge-
rade von den europaischen Muslimen Mo-
dernisierungsimpulse fur den Islam aus-
gehen kénnten. Die Erfahrung der Mo-
dernisierung beispielsweise des Katholizis-
mus hat gezeigt, dass Modernisierungs-
prozesse dann stattfinden kénnen, wenn
Religionsgemeinschaften in modernen Ge-
sellschaften und liberalen Verfassungs-
staaten Spielrdume fur die Religionsaus-

Gbung finden. Viertens: Voraussetzung
dafur ist eine religionsfreundliche, ,tole-
rante” Politik einerseits und eine zuneh-
mende Offenheit der Religionsgemein-
schaften fur die Mitwirkung an zivil-
gesellschaftlichen Interaktionsprozessen
andererseits. Religionsgemeinschaften
kédnnen gegenwartig vor allem als zivil-
gesellschaftliche Akteure Bedeutung, Pra-
senz und Einfluss gewinnen. Deshalb ware
es wlinschenswert, dass Moscheegemein-
den sich noch stérker an zivilgesellschaft-
lichen Prozessen beteiligen und noch mehr
Transparenz zulassen. Es ware aber auch
wiinschenswert gewesen, dass die poli-
tischen und wirtschaftlichen Eliten, die
Intellektuellen und Kirchen in der Schweiz
im Streit um das Minarettverbot vernehm-
licher fiir einen Politik der Anerkennung
und der Toleranz geworben hatten.

Das Ergebnis der Schweizer Volksinitiative
ist nicht unbedingt eine Verletzung der
Religionsfreiheit. Der Entscheid ist aber eine
Geste der Missachtung gegenlber den
Muslimen und ein Akt der Toleranzver-
weigerung. Er kann sich auBerdem negativ
fur den Modernisierungsprozess des Islam
und fur die Weiterentwicklung des Ver-
haltnisses von Religion und Politik in Eu-
ropa auswirken. Die Chancen, die Bedeu-
tung der Religionen im Allgemeinen und
islamischer Gruppen im Besonderen in Eu-
ropa als Bereicherung sowie als wichtige
Gesprachspartner und zivilgesellschaftliche
Krafte zu starken, wurden ebenso redu-
ziert wie die Mdéglichkeit, dass der Islam
,,in einem demokratischen, liberalen Rah-
men in einen [...] Prozess der Neube-
stimmung einbezogen” (Charles Taylor)
wird. Insofern haben sich jene, die die Ab-
lehnung des Minarettbaus mit dem Ver-
weis auf einen unaufgeklarten und zu
wenig in die europdische Moderne inte-
grierten Islam begriindet haben, mit der
Volksinitiative gegen den Minarettbau
einen Barendienst erwiesen.

Impressum

Herausgeber / V.i.S.d.P.
ICEP - Berliner Institut fiir
christliche Ethik und Politik

Kopenicker Allee 39-57
10318 Berlin

vertreten durch
Prof. Dr. Axel Bohmeyer

info@icep-berlin.de
www.icep-berlin.de

ISSN-Nr. 1614-7677



