
ICEP · Berliner Institut für
christliche Ethik und Politik

6. Jg. | 1. Ausgabe 2010 | März

Über den Autor

Dr. Christian Spieß ist Gastprofessor für

Theologische Ethik an der KHSB, Mitglied des

ICEP sowie des Exzellenzclusters Religion und

Politik der Universität Münster. Seine

Arbeitsschwerpunkte sind: Anthropologie und

Ethik, Ethik Sozialer Arbeit, Sozialstaat und

Freie Wohlfahrtspflege, Ethik interkulturellen

Zusammenlebens, Gesundheitsethik und

Gesundheitsökonomik sowie Katholizismus

und Moderne.

ISSN-Nr. 1614–7677

www.icep-berlin.de

Das ICEP versteht sich als politische Ideenagen-

tur, die mit sozialethischen Positionen und Ex-

pertisen zu gesellschaftspolitischen Fragestel-

lungen Entscheidungsträger und Betroffene

vom Standpunkt einer anwendungsorientier-

ten christlichen Ethik aus berät. Zusammen mit

anderen Sozialethikerinnen und Sozialethikern

bildet es eine Plattform für christliche Ethik im

politischen Raum. Das ICEP ist eine Forschungs-

einrichtung der Katholischen Hochschule für

Sozialwesen Berlin (KHSB).

ICEP · Berliner Institut für
christliche Ethik und Politik

Einschränkung der Religions-
freiheit?

ischen Klassenzimmern aufzuhängen, aber

schon. Offenbar gibt es also Spielräume

bei der Auslegung der Religionsfreiheit,

indem etwa mehr Wert auf negative als

auf positive Religionsfreiheit gelegt wird,

oder indem, wie vor allem im Vereinigten

Das „Minarettverbot“ –

Verletzung der Religionsfreiheit oder

Toleranzverweigerung?

von Christian Spieß, Berlin

In der Schweiz hat jüngst die Volksinitiative gegen den Bau von Minaretten für Auf-

sehen gesorgt. Der Antrag, den Bau weiterer Minarette durch eine entsprechende Ver-

fassungsänderung zu verbieten, ist bei der Mehrheit der Bevölkerung und der Kantone

auf Zustimmung gestoßen. Angeführt wurde die Volksinitiative von der rechtsgerichte-

ten Schweizerischen Volkspartei (SVP), wobei die Zahl der Ja-Stimmen bei weitem die

Zahl der Wählerinnen und Wähler der SVP überwog. Die folgenden Ausführungen

stellen den Versuch einer religions- und integrationspolitischen Einordnung sowie einer

sozialethischen Bewertung des eidgenössischen „Minarettverbots“ dar.

etwa in Deutschland vor allem christliche

Feiertage gibt und dass muslimische Feier-

tage nicht in entsprechender Weise als ge-

setzliche Feiertage verankert sind, er-

scheint durchaus nicht als grober Verstoß

gegen das Grundrecht auf Religions-

freiheit. Vielmehr verweist dieser Umstand

darauf, dass es im Fall dieses Grundrechts

nicht nur um Gleichbehandlung, sondern

auch um angemessene Ungleichbehand-

lung geht, und zwar nicht zuletzt auch

aufgrund von entsprechenden Ungleich-

behandlungsansprüchen der jeweiligen

Religionsgemeinschaften. Relativ weite

Gestaltungsspielräume hinsichtlich des

Stellenwerts und der Rolle von Religionen

Der Schweizer Entscheid wurde in öffent-

lichen Kommentierungen vielfach als em-

pfindliche Einschränkung der Religions-

freiheit oder als Angriff auf die Menschen-

rechte bewertet. Über den Bau zusätz-

licher Moscheen sagt der Volksentscheid

allerdings prinzipiell ebenso wenig aus wie

über die Möglichkeit der Ausübung der

islamischen Religion. In Geschichte und

Gegenwart gibt es zahlreiche Beispiele für

Moscheen ohne Minarette. Tatsächlich ist

fraglich, ob der Verweis auf die Religions-

freiheit im Fall des Minarettverbots weiter-

hilft. Das gilt im Grunde für alle gegen-

wärtig diskutierten Fragen in mehr oder

weniger vergleichbaren Fällen, vom Tra-

gen eines Kopftuchs über das Schächten,

die Befreiung vom Schwimmunterricht bis

hin zu Kreuzen in Klassenzimmern. Alle

diese Fragen kann man nämlich unter

Wahrung des Grundrechts auf Religions-

freiheit in unterschiedlicher Weise beant-

worten. In Frankreich wird die Kopftuch-

frage ganz anders diskutiert und beant-

wortet als in Deutschland, und doch ist in

beiden Ländern das Grundrecht auf Reli-

gionsfreiheit zweifellos in Geltung. Der

Europäische Gerichtshof für Menschen-

rechte (EGMR) hat das Kopftuchverbot an

türkischen Universitäten nicht beanstan-

det, die Anordnung, Kreuze in italien-

Königreich, sehr weite Spielräume positiver

Religionsfreiheit gelten. Vor diesem Hinter-

grund erscheint es erstens abwegig, der

Schweiz die Wahrung des Menschenrechts

auf Religionsfreiheit abzusprechen.

Zweitens aber erscheint der Verweis auf

das Grundrecht auf Religionsfreiheit nicht

sinnvoll, weil er kriteriell leer ist: Das Recht

auf Religionsfreiheit muss nämlich nicht

jeden Aspekt der Religionsausübung ein-

schließen und deshalb auch nicht unbe-

dingt den Bau von Kirchtürmen oder

Minaretten.

Ungleichbehandlung der
Religionen?
Es ist zwar nicht von der Hand zu weisen,

dass es sich bei einem Verbot des Mina-

rettbaus um eine Ungleichbehandlung von

Religionen handelt, denn schließlich dürfen

in der Schweiz Kirchtürme gebaut werden,

Minarette aber künftig nicht mehr. Aller-

dings erscheint es nicht unmittelbar ein-

sichtig, warum eine Ungleichbehandlung

von Religionen aus historischen, gesell-

schaftlichen, kulturellen oder religiösen

Gründen per se illegitim sein muss. Dass es



Impressum
Herausgeber / V.i.S.d.P.
ICEP · Berliner Institut für
christliche Ethik und Politik

Köpenicker Allee 39–57
10318 Berlin

vertreten durch
Prof. Dr. Axel Bohmeyer

info@icep-berlin.de

www.icep-berlin.de

ISSN-Nr. 1614–7677

können zweifellos Kennzeichen einer

reifen freiheitlichen Demokratie sein. Ein

besonderes Problem ist allerdings, und

zwar sowohl im Hinblick auf den Schwei-

zer Entscheid als auch im Hinblick auf viele

ähnlich gelagerte Fälle, dass derartige Ab-

stimmungen strukturell so angelegt sind,

dass alle Bürgerinnen und Bürger nach

Mehrheitsprinzip über den Umfang der Re-

chte einer Minderheit entscheiden.

Ein Akt der Toleranz-
verweigerung
Kriterien für die sozialethische Zurückwei-

sung des Minarettverbots gewinnt man

nicht aus dem Kanon liberaler Freiheits-

rechte, sondern durch den Rückgriff auf

die Idee der Toleranz. Toleranz darf dabei

nicht als „religiöse Toleranz“ verstanden

werden, sondern als ethisches Prinzip, das

einerseits durch liberale Grundrechte

kategorisch restringiert ist, das andererseits

aber durch eine besondere Rücksicht auf

die Bedeutung der Differenz zwischen Per-

sonen und Gruppen Kriterien für die Be-

wertung von Anerkennungserwartungen

bereitstellt. Eine normativ grundierte Politik

der Anerkennung wird die Toleranzspiel-

räume für religiöse Praxis eher weit aus-

legen. Für die Zulassung des Baus von

Minaretten spricht vor allem, dass es Mus-

lime gibt, die ihre Moscheen aus offenbar

religiösen Gründen gerne mit Minaretten

ausstatten würden. Zwar bleibt das liberale

Grundrecht auf Religionsfreiheit auch nach

dem Minarettentscheid selbstverständlich

in Geltung; wie das Zusammenleben von

Religionen auszugestalten ist, kann im

Rahmen der Volkssouveränität jedoch

unterschiedlich geklärt werden. Die Teil-

nehmer der Volksinitiative haben sich

mehrheitlich für enge Spielräume (islam-

ischer) religiöser Praxis und gegen die be-

sondere Rücksicht auf die Anerkennungs-

erwartungen der muslimischen Minderheit

entschieden. Die eidgenössische Volks-

initiative ist vor diesem Hintergrund nicht

als Verstoß gegen das Grundrecht auf Re-

ligionsfreiheit zu bewerten, sondern als

Akt der Toleranzverweigerung.

religionsfreundliche Position vertritt, er-

scheint das Minarettverbot als unglück-

liche Entscheidung. Allerdings ist eine

nüchterne Abwägung verschiedener

Aspekte geboten.  Erstens: Zur europä-

ischen Tradition gehört aus guten Grün-

den auch ein religionskritischer Impuls.

Insofern ist der Schweizer Vorbehalt, auch

wenn man ihn in seiner Konsequenz nicht

teilen mag, durchaus aus dieser Tradition

heraus zu begründen, keineswegs aber

„ein Bruch mit zentralen Prinzipien [des]

europäischen Projekts als einer säkularen,

transnationalen, multireligiösen und

multiethnischen Willensgemeinschaft“

(Navid Kermani). Eine kritische Haltung ge-

genüber religiöser Praxis steht nicht im Wi-

derspruch zur Religionsfreiheit, sondern ist

ein wichtiges Motiv derselben, sonst gäbe

es ja keine negative Religionsfreiheit.

Zweitens: Die Schweiz hat historisch

höchst ambivalente Erfahrungen mit der

Verbindung von Religion und Politik, mit

religiöser Machtausübung und mit der Zu-

rückweisung religiöser Traditionen ge-

macht. Auch in den gut 160 Jahren der

Existenz des modernen Schweizer Bundes-

staates gab es fast immer Verfassungs-

artikel, die sich gegen bestimmte religiöse

Gruppen richteten. Da Europa jedoch ins-

gesamt von sehr unterschiedlichen Lösun-

gen für die Frage des Umgangs mit Reli-

gionen geprägt ist, sollte man auch der

Schweiz in dieser Hinsicht ein Selbstbe-

stimmungsrecht zugestehen – wie immer

man über das Minarettverbot ansonsten

denkt. Drittens: In die sozialethische Be-

wertung des aktuellen Konflikts sollte eine

Betrachtung der wichtigen Strömungen

des gegenwärtigen Islam zum Verhältnis

von Religion und Politik eingehen. Wird

der Islam als umfassendes „System“ ver-

standen, das Religion und Politik sowie

weitere Aspekte des (gesellschaftlichen)

Lebens einschließt, oder schlicht als Reli-

gion(sgemeinschaft)? Zur europäischen

Moderne gehört in unterschiedlichen For-

men die Trennung von Religion und Po-

litik. Auch wenn man im Einzelnen darüber

streiten kann, was „Modernisierung“ be-

deutet, darf man doch bestimmte Mo-

dernisierungserwartungen formulieren, die

eine solche Trennung intendieren. Aller-

dings sollte man dann in der Ausbreitung

des islamischen religiösen Lebens in Mittel-

europa auch die Chance sehen, dass ge-

rade von den europäischen Muslimen Mo-

dernisierungsimpulse für den Islam aus-

gehen könnten. Die Erfahrung der Mo-

dernisierung beispielsweise des Katholizis-

mus hat gezeigt, dass Modernisierungs-

prozesse dann stattfinden können, wenn

Religionsgemeinschaften in modernen Ge-

sellschaften und liberalen Verfassungs-

staaten Spielräume für die Religionsaus-

übung finden. Viertens: Voraussetzung

dafür ist eine religionsfreundliche, „tole-

rante“ Politik einerseits und eine zuneh-

mende Offenheit der Religionsgemein-

schaften für die Mitwirkung an zivil-

gesellschaftlichen Interaktionsprozessen

andererseits. Religionsgemeinschaften

können gegenwärtig vor allem als zivil-

gesellschaftliche Akteure Bedeutung, Prä-

senz und Einfluss gewinnen. Deshalb wäre

es wünschenswert, dass Moscheegemein-

den sich noch stärker an zivilgesellschaft-

lichen Prozessen beteiligen und noch mehr

Transparenz  zulassen. Es wäre aber auch

wünschenswert gewesen, dass die poli-

tischen und wirtschaftlichen Eliten, die

Intellektuellen und Kirchen in der Schweiz

im Streit um das Minarettverbot vernehm-

licher für einen Politik der Anerkennung

und der Toleranz geworben hätten.

Das Ergebnis der Schweizer Volksinitiative

ist nicht unbedingt eine Verletzung der

Religionsfreiheit. Der Entscheid ist aber eine

Geste der Missachtung gegenüber den

Muslimen und ein Akt der Toleranzver-

weigerung. Er kann sich außerdem negativ

für den Modernisierungsprozess des Islam

und für die Weiterentwicklung des Ver-

hältnisses von Religion und Politik in Eu-

ropa auswirken. Die Chancen, die Bedeu-

tung der Religionen im Allgemeinen und

islamischer Gruppen im Besonderen in Eu-

ropa als Bereicherung sowie als wichtige

Gesprächspartner und zivilgesellschaftliche

Kräfte zu stärken, wurden ebenso redu-

ziert wie die Möglichkeit, dass der Islam

„in einem demokratischen, liberalen Rah-

men in einen [...] Prozess der Neube-

stimmung einbezogen“ (Charles Taylor)

wird. Insofern haben sich jene, die die Ab-

lehnung des Minarettbaus mit dem Ver-

weis auf einen unaufgeklärten und zu

wenig in die europäische Moderne inte-

grierten Islam begründet haben, mit der

Volksinitiative gegen den Minarettbau

einen Bärendienst erwiesen.

Religion und europäische
Moderne
Gerade wenn man auf der Grundlage einer

liberal und anerkennungstheoretisch fun-

dierten Toleranzkonzeption eine betont


